所以,悔在后,就像凶一样,没办法;但是悔在前的话,知道会有悔,不去做,就不会有悔,不会有后悔的结果,便不会有凶了。从无证的

有两,不云叹,观尔云宫宫, "吝",是不好意思,有点感到羞耻。这是心理的问题。〔吉凶 含色 20035 是外面的判断,吝是一种内心的羞耻。〕吝也可以转变,我常常把 它转变为耻,转成羞耻的耻。本来吝是不好的,但是转变到耻之 后,就如儒家所说的"知耻近乎勇",反而成为一种德。

"咎",《易经》里面常常出现"无咎"二字。"咎"是外在的责备,是外在的,不是内在的。"无咎"非常重要,做事情问心无愧就是"无咎";尽管咎还是有,外在还是有责备,但是你问心无愧的话就不在乎了。所以,无咎是一种修养,一种功夫,比吉凶还重要。

"厉",是代表危险。大家碰到"厉"字不要担心,凡是讲"厉"的都是外在的危机。外在的危机不要怕,可以避免,要学会怎么样做才能避免危机。"厉"是一种警惕,告诉我们自己所处的环境有危险性,要小心,要避免受到伤害。

第一篇 《易经》泛说

## 第十四章 何谓《易经》的整体 生命哲学

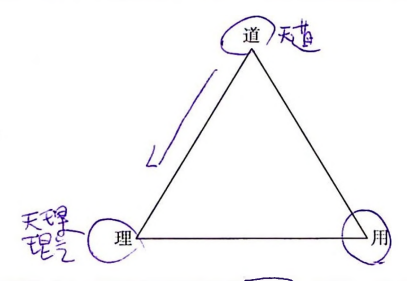


扫一扫, 进入课程

《易经》是一种整体生命哲学。我为什么要讲生命哲学呢?这和我在美国的经历分不开。我开始在整体学研究所(即 California Institute of Integral Studies,简称 CIIS)的时候,开始叫亚洲研究所,后改名为整体研究所。当时我也不知道什么叫整体,后来才发现整体学是从印度来的,印度圣哲阿罗频多(Sri Aurobindo,1872—1950),其哲学体系被称之为"整体吠檀多论",他讲整体瑜伽(Integral Yoga),徒弟 Haridas Chaudhuri 写的论文叫整体哲学。他的徒弟来美国创办了亚洲研究所,后来改名整体研究所。但是很多学生毕业以后,我问他们什么叫整体学,能不能给出一个具体的解释,他们都直摇头。所以,我跟当时的校长建议,教授必须很清楚地知道整体学的性质,应该每个月开一次会去讨论整体学。校长同意我的看法,可惜两三个星期之后,他却离开了。我想也许没有人支持这种讨论会,就独自从中国哲学里面去研究整体学。

经过我的研究发现,中国的哲学完全是一种整体学,《易经》《庄子》《老子》都是整体学。如果用图形来表示整体学的话,就是等边巨角形。我用等边的"道、理、用"三个观点来研究中

国哲学(如图)。我稍微解释一下。由"道"到"理",这是中国哲学家体验天道来建立"理"。<u>朱熹说"继天立极</u>"(《大学章句·序》),"继天",继承天德;"立极",立人之极,即人的标准,人的标准就是理,一套仁义道德的理。但是,"理"不是空洞的"理",还要"用",把它用出去。理用了之后呢,又必须扣紧"道",要回到"道";不然的话,"用"一旦直线发展,就有问题。



"理"在中国哲学来讲就是理气、天理。这个理也包括了理论,哲学也好、心理学也好,一切理论都在这一块。但西方很多哲学家、心理学家研究的理论,不一定能够继承天道,他们甚至不谈天道,也不知道什么是天道。他们拿到"理"马上就来用,没有回到"道"上。像科学一样,不能回归到"道"。没有这个"道","用"就一直发展,不知"用"到哪里去了。今天科学的毛病,就是听任科技的发展,不知道回头,也无法回头。一位神学家说,我们今天骑在"老虎"背上下不来,"老虎"就是科学。骑在科学的虎背上下不来了。譬如我们现在用手机、小孩子两岁就会玩手机,我们能把手机丢掉吗?丢不掉了。我去饭馆时,看到一个小孩子,妈妈不给他手机玩,他就一直哭,直到把手机再

给他才止住哭。我们现在、将来可以制造机器人,机器人可以帮助人,减少劳工,机器人是种发明;但是机器人发展到最后,有一天会反过来消灭人类。《易经》里面的坎卦即是明证,坎就是危险,孔子给这个卦注解的一句话非常好:"天险不可升也。"天设的危险不可升,我们不能超越天道。天的最高处,有一道危险的红线,我们不能越界。我们人要超越这道红线,就像人要制造人一样,是很危险的。

讲到这里,我想到了三年前退休的时候。我在学校做了一次 公开的演讲, 内容是我三十六年来在学校里面如何把中国哲学运 用于心理学。我编了个故事,像做梦一样。美国电影《钢铁侠》 讲一个人披上了科学的盔甲,可以让他上天入海,当他消灭了坏 人之后,又回来把盔甲脱掉,这就是钢铁侠的故事。这部影片演 了一集、二集、三集,第四集都有剧本了。我对学生们说,我编 的故事,可以作为第五集,故事说制造者发现只有一个钢铁侠还 不够, 要多造几个, 于是造了十个, 不同的盔甲有不同的力量, 这很精彩了。但是突然有一天控制钢铁侠的电脑发生了问题,这 十个铁人不再消灭坏人, 而是互相打起来, 然后各不相让。科学 控制失灵,制作的东西都回不到正常的轨道,怎么办呢?我开玩 笑说,这两个科学家,一个是弗洛伊德,一个是荣格。他们不是 讲自我(ego)吗? 自我就像盔甲一样,抵御外面的侵扰,保护 自己。我说,科学家荣格发现铁人回不来了,他懂得东方文化, 说东方人在遇到困难的时候就请观世音菩萨来帮忙。荣格于是 打电话或 e-mail 给观音菩萨,这时候菩萨却在北海度假,回不 来,就说有一个好朋友,他和我一样拥有同等的法力,正在你们

的上空, 我现在 e-mail 给他, 让他来帮你。荣格和观音菩萨诵完 话之后,天上就下来一个骑着龙的老头子。荣格就问老者尊姓大 名, 老者笑呵呵地回答说, 你问我尊姓大名, 你讲的梦就是从我 那里偷来的,你用了我的梦,却不给版权费。荣格马上想到,原 来是庄子啊。中国哲学里,庄子是讲梦讲得最多的,"庄周梦蝶" 对不对? 荣格就说,那我拜你做祖师好了。中国人爱面子,庄子 说,好,你既然称我为祖师,遇到了什么难题,赶紧说来听听。 荣格就说机器有问题了。庄子生气地回答说,你们还玩机器!我 在两千多年前就告诉你们机器的毛病和危险了,并且讲了一个故 事给荣格听:一般人用桔槔从井中汲水,一个老头子就讲要道法 自然,不用机械,挖出一口水井,然后一桶一桶地从井中提水, 很是费力。这时孔子的学生子贡就问,老人家,你为什么不用桔 槔? 老头回答说, 祖师告诉我, 用机器就有机心; 有机心, 你的 心就不纯,就没有办法求道。庄子讲完故事就对荣格说,你应该 知道机器的毛病, 机器有机心, 今天就产生了问题吧。荣格点头 称是,请求庄子帮忙。庄子说,好,我帮帮你们。写了两个字给 荣格。荣格喜滋滋地拿着这两个字去找弗洛伊德,研究了两三个 小时,好了,所有的铁人都回来了。这两个字是什么?就是"忘 我"。弗洛伊德、荣格讲自我,庄子则说要忘掉自我、超越自我。 心理学家创造了自我,反而被自我所困住。我讲这个故事,就是 说明西方由"理"到"用"的路径一直走下去,也不知道走向何 方,因为他们没有"道"。"理"不能通"道",直接去"用","用" 又不能回归"道",直走到今天出现各种危机的境地。大家都没 有办法,只好请观音菩萨了。

可见,《易经》是整体生命哲学,就像等边三角形一样,从 "道"到"理"再到"用",这是中国的哲学家从体悟的道,转成 理,理也包括了德,然后在人生运用上再回到道,这是一个循环。 另外还有一个循环,即道本来在日常生活中,就如《易经·系辞 上传》所讲的"百姓日用而不知",道不曾离开我们,一直在我 们的生活里面,只是一般人不知道而已。哲学家从我们的生活里 把这个道提出来,变成理或变成理论。无论是老子还是孔子,都 要回归于道。这是我讲的道、理、用的两个循环,在后续的章节 中我还要讲到它们的转化。

在此,我再稍微提一下第二个循环中的"用",即"百姓日用而不知"。孟子说:"盖上世尝有不葬其亲者,其亲死,则举而委之于壑。他日过之,狐狸食之,蝇蚋姑嘬之。其颡有泚,晚而不视……盖归反虆梩而掩之,掩之诚是也。"(《孟子·滕文公上》)这里是说,上古时候曾经有不安葬自己亲人的人,他的亲人死了,就把尸体扛起来丢到山沟里。后来路过那里,看见狐狸等野兽在撕食尸体,苍蝇蚊子也聚来叮咬。他的额头上就冒出了汗,斜着眼而不敢正视。于是这人就返回去拿藤蔓野草和灌木来掩埋尸体,那么,这一盖,到后来就演变成所谓的坟墓。坟墓的出现,到后来就变成了亲人死亡后所实行的礼制,即葬礼。丧葬之礼,在中国的礼制中是最重要的一部分。这个礼是回归到道的,又是一个循环。这两个循环,我称为中国整体生命,这个生命不是个人的生命,而是中国文化的生命。道、理、用,循环在中国历代文化中,使得中国的文化不断发展成长。总之,"用"就是我们的日常生活。理就是六十四卦卦辞与三百八十四爻爻辞所体现的观念,是文王

所写的文字,理要通过道来用,六十四卦、三百八十四爻才产生重要的作用。如果不通过道的话,六十四卦、三百八十四爻就会变成了占卜,变成了后世的预测学,失去了《易经》的精神和生命。

## 第十五章 易德十原则



扫一扫, 进入课程

《易经》之德有十个原则,是我曾经在荣格心理学研究院的某次学术会议上发表的演讲题目。

第一个原则,《易经》不是神秘的。

我们讲的《易经》是基于经文部分,不谈别的。《易经》的六十四卦,都是在现象界,而不是神秘界,都是在现象界谈人生、社会与政治的问题。既然在现象界谈这些问题,就有路可寻,不是神秘的。

第二个原则,《易经》不是迷信的。

我们了解《易经》的原理,就像研究数学上的平面几何一样。平面几何有公式,一旦你了解这些公式以后,就很容易了解它的内容了。《易经》也一样,有一套公式和原理,不是迷信的。

第三个原则,《易经》不是回答你"是"或"否",而是回答怎么做。

《易经》是有理路的,是合理的。《易经》如果告诉你 how to do (怎么做),回答"是"或"否",就把《易经》变成了算命的占卜的东西。要知道,《易经》不是神,一切受神控制,也不是讲命运。如果你相信命运的话,就不要来找《易经》帮忙,因为你相信命运已定,还要《易经》参谋什么呢?就像有些人找命理

师一样的矛盾,既然命运已定,你找他改什么命?《易经》不是算你的命运,而是告诉你如何创造自己。

为什么说《易经》是有理路的,是合理的?因为《易经》一定有个作者,不是天上掉下来的一本书。这个作者,无论是文王还是别的人,他写这本书,一定有想法,一定有路可循。每一爻一定有个原则:为什么吉,为什么凶?不是说天上掉下来,就是吉或凶,它一定有道理,后续我们在讲《易经》经文时就要讲出这些道理来。

还有,《易经》是个经验的逻辑。"逻辑"二字,实际上是西方哲学术语,A不等于非 A。我们的《易经》也有一套逻辑,是经验的逻辑,是文王根据他治国五十年来的经验而写的。所以,《易经》是有它的方法可用的。譬如每个卦中的两个爻的关系,第一爻和第四爻,第二爻和第五爻,第三爻和第六爻,它们之间属于对应的关系,同时又跟上面或下面的爻都有关系。这些爻与爻之间的关系,就是我们要研究的道理,所以我认为《易经》一定有其理路,我们要找出理路来,就可以了解《易经》的话不是神秘的,不是不可知的。

第四个原则,《易经》不仅利己,而且利人、利物。

很多人用《易经》就想着是否对自己有利。实际上《易经》讲利,不是个人的小利,不是一己之利。孔子在《易经·系辞下传》里说"作《易》者其有忧患乎?"作者有忧患的意识,而且忧患不是个人的患得患失,是忧苍生、忧国家、忧人民的!所以,作《易》者的第一个前提是别人的忧患。那么,我们再看《易经》一个卦中的两爻之间的感应相合也非常重要。前面讲过,第

一爻跟第四爻是一对,第二爻跟第五爻是一对,第三爻跟第六爻是一对。譬如,当第一爻有利的时候,它的相对的第四爻也有利;不是说第一爻有利,第四爻就没有利了。《易经》的利是互助的、互利的,不是个人的、片面的。《易经·乾卦·文言》给"利"下了一个很好的定义:"利者,义之和也。"利可以达到和谐的境界,使得每个人都有利,这才是大利,也是义,是《易经》的基本精神。

第五个原则、《易经》是操之在我的。いていているといる

《易经》里面有很多吉凶的断语,有的学生卜了一个卦,有 凶,就垂头丧气。我告诉他,你看见凶不要怕,这个凶是可以避 免的。爻辞里面虽然写着吉凶,但吉凶是有条件的,你怎么做是 凶,怎么做是吉,是可以自己去改变的,即操之在我。但是,传 统的《易经》注解,只解释凶的原因,譬如互相不应之类,从来 不会告诉人在这一爻上如何去把凶转变掉。我讲的《易经》就要 转变凶,一切操之在我。既然操之在我,《易经》就不是命定的。 《易经》讲的命是天命,天命是可以发展的。天命跟命有什么不 同? 简单说, 命运, 你没有办法改变, 就像一片乌云盖头, 看不 到上面的天空; 天命则是打开了乌云看到天空, 你相信天命的话, 就可以转变、转化。譬如,有的人说我的命运是做老师,老师很 穷,只好无可奈何地做一辈子老师;但是如果你把做老师当作天 命,就爱研究怎样做一个好老师,怎样教好学生,你将会有非常 大的兴趣, 就可以不断地改进你自己。可见, 天命是可以逐步改 进的,完成你的使命;命运却是没有办法改变的。《易经》是可以 改变的, 六十四卦中的任何一个爻, 你弄通了的话, 都可以改变。